14 7 15 mei 2024 TERTIO

FOCUS NATIONALISME
EN RELIGIE

Erik Buys

Zoals elke ideologie neemt nationalisme soms totalitaire vormen
aan. Daarbij vervagen de lijnen tussen links en rechts. Het Sovjet-
Russische moederland was stalinistische communisten even lief

“Doden voor de natie, niet voor God”

Enkele jaren geleden publiceerde theoloog William Cavanaugh met

The Myth of Religious Violence een opzienbarende studie over de
verhouding tussen de moderne natiestaat, religie en geweld. Nu diverse
grootmachten vaak weer religieuze taal gebruiken terwijl ze hun spier-
ballen laten rollen, loont het de moeite hem aandachtig te beluisteren.

Een definitie geven van religie is niet zo een-
voudig. Je kunt religies inhoudelijk definiéren,
op basis van wat mensen geloven. Religieuze
overtuigingen en praktijken hebben dan mis-
schien te maken met God of goden, seculiere
niet. “Zulke definities zijn problematisch”,
merkt William Cavanaugh op, “want onder
meer het taoisme, confucianisme en veel soor-
ten boeddhisme verdwijnen in dat geval van
de gebruikelijke lijsten met wereldreligies.”
Ook de algemenere term transcendentie biedt
volgens de professor geen oplossing. ‘Je moet
die term erg vaag maken om daarmee iets over
pakweg het boeddhisme te zeggen, want oor-
spronkelijk duidt hij op een joods-christelijk
idee - de scheiding tussen Schepper en schep-
ping — dat het boeddhisme niet kent. En als
goddeloos boeddhisme wegens zijn gerichtheid
op een vorm van transcendentie op de lijst met
religies thuishoort, kun je goddeloos marxisme
er nog moeilijk van uitsluiten, evenmin als na-
tionalisme en consumentisme bijvoorbeeld.”

Religio

Inhoudelijke criteria maken het onderscheid
tussen religieus en seculier arbitrair. In plaats
daarvan kun je culturele overtuigingen en
praktijken ook benaderen naar hun functie,
waardoor je al meer rekening houdt met het
willekeurige karakter van de grens tussen reli-
gieus en seculier. Hoe iets werkt in een samen-
leving is belangrijker dan wat dat iets precies is.
“Functionalistische benaderingen keren terug
naar de breedste betekenis van het woord reli-
gio in het oude Rome: elke bindende verplich-
ting of toewijding die iemands sociale relaties
structureert”, stipt Cavanaugh aan. “De Ameri-
kaanse vlag verwijst bijvoorbeeld niet expliciet
naar iets goddelijks, maar is misschien wel het
heiligste object in de Amerikaanse samenle-
ving en dus een object van religieuze verering.
Weinig Amerikaanse christenen zouden na-
mens God willen doden, terwijl velen van hen
het vanzelfsprekend vinden te doden en te
sterven voor de natie in oorlogstijd.”

“Politieke elites dreigen
met geweld en beloven
tegelijk bescherming
tegen geweld.”

De moderne staatsstructuur ontwikkelt zich
tussen 1450 en 1650 op het Europese continent.
Sommige vorsten verdragen niet langer dat hun
onderdanen bestuursvormen op basis van ker-
kelijke loyaliteit of tribale en feodale banden er-
kennen. “De centralisatie van koninklijke macht
brengt de complexe, niet aan landsgrenzen ge-
bonden loyaliteiten in middelecuwse samenle-
vingen onder het gezag van één soeverein bin-
nen diens territorium”, vermeldt Cavanaugh.
Naarmate traditionelere samenlevingsverban-
den daarop eroderen, komen individuen meer

op zichzelf te staan. Dat resulteert uiteindelijk
in een uitgebreider bureaucratisch en juridisch
staatsapparaat dat via contractuele afspraken
de relaties tussen die individuen in goede ba-
nen leidt. “Het politieke lichaam streeft in die
context geen algemeen belang na”, benadrukt
Cavanaugh, “maar probeert het individu te
bevrijden om zijn of haar eigen doeleinden na
te streven. Een liberale rechtsstaat streeft niet
naar het goede, maar verzekert eerder de vrede
tussen diverse opvattingen over het goede.”

Nationalisme

Niettemin hebben mensen als sociale wezens
ook behoefte aan een gemeenschapsvorm die
niet louter athangt van bureaucratische bemid-
delingen. “Dat brengt ons bij de natiestaat, een
nog recentere ontwikkeling van politieke orga-
nisatie die tot bloei komt in de 19de eeuw en
getuigt van nationalisme”, vervolgt Cavanaugh.
“Nationalisme duikt voor het eerst op in de 18de
eeuw en ijvert voor de culturele eenmaking van
wat zich binnen de staatsgrenzen heeft verza-
meld.” Italié kent bij zijn ontstaan in 1860 bij-
voorbeeld maar 10 procent Italiaanssprekende
burgers, waarop de befaamde Italiaanse patriot
Massimo d’Azeglio zegt: “We hebben Itali¢ ge-
maakt. Nu moeten we nog Italianen maken.”
Volgens Cavanaugh spelen drie factoren een
doorslaggevende rol bij de bevordering van na-
tionalistische gevoelens door 19de-eeuwse eli-

Staatshoofden imiteren kerkelijke rivalen

Behalve als bescherming tegen potentieel geweld van buitenlandse
vijanden, legitimeert de natiestaat zich als bescherming tegen
potentieel geweld van binnenlandse bedreigingen. “Als de natiestaat
de neiging heeft externe verschillen te accentueren, heeft hij tegelijk de
neiging feitelijk bestaande interne verschillen te elimineren”,

weet William Cavanaugh, ondanks de beloftes van het liberalisme.

“Oorlog vereist een directe disciplinaire relatie
tussen individu en staat, en doet de loyaliteit van
individuen aan andere sociale groepen dan de

staat verdampen”, analyseert Cavanaugh.
© Unsplash

Intern verdraagt een soevereine staat geen andere politieke ge-

zagsdragers en hij ondermijnt dan ook de loyaliteit van indivi-
duen aan tribale, feodale of kerkelijke overheden. Daarbij speelt
oorlogvoering een cruciale rol. “Oorlog vereist een directe disci-
plinaire relatie tussen individu en staat, en doet de loyaliteit van
individuen aan andere sociale groepen dan de staat dus verdam-
pen”, analyseert Cavanaugh. “Dat resulteert in een gebrek aan
waarachtig pluralisme. De toewijding aan de staat wordt een doel
op zich.” Die toewijding vraagt van alle burgers inzet voor het
algemeen belang. “Wat ‘algemeen’ is, wordt herleid tot wat bin-
nen nationale grenzen past, en wat goed is, kan worden gekocht
ten koste van wat goed is voor andere natiestaten”, vervolgt
Cavanaugh. “Maar de rijkere klassen presenteren hun eigen be-
langen veel effectiever als nationale belangen”, waarschuwt hij.
Achter het zogeheten algemeen belang schuilen vaak financiéle
en economische belangen van geprivilegieerde groepen.

Elizabeth |

Aanvankelijk zien de opkomende staten vooral de Kerk als
concurrent van hun gezag, ook omdat de geloofsgemeen-
schap niet gebonden is aan territoriale grenzen. Niet toeval-
lig imiteren vroege moderne monarchen kerkelijke gebruiken
om de plaats van hun rivaal in te nemen. “Toen Elizabeth I
in Engeland bijvoorbeeld paal en perk stelde aan het feest
van Corpus Christi, eigende ze zich belangrijke symbolische
aspecten van het feest toe”, vertelt Cavanaugh, “waarbij ze
zichzelf in de plaats van de hostie stelde.”

Burgerlijke religie

Daarnaast laten verlichte filosofen zich inspireren door het ver-
bindende karakter van de Kerk om een gelijkaardige verbinding
in de staat te bepleiten. Ze gebruiken de aloude term religio als



als het Duitse vaderland overtuigde nazi’s. Bovendien genoten Stalin en
Hitler een haast goddelijke status. Totalitair nationalisme zet dus ook
de vraag naar het onderscheid tussen seculier en religieus op scherp.

“Slechts twee beslissende krachten zijn ooit
bereid geweest voor jou te sterven: Jezus
Christus en de Amerikaanse soldaat”, staat
te lezen op Amerikaanse stickers en T-shirts.
© Unsplash

tes: “De eerste is de toenemende invloed van de
staat op het onderwijs, dat ruimte moet bieden
aan een gemeenschappelijke geschiedenis met
nationale oorsprongsmythen. Daarnaast is er
de verspreiding van een gestandaardiseerde taal
door middel van gedrukte media. En ten slotte
oefent vooral oorlogvoering een diepgaande in-
vloed uit bij de vorming van natiestaten.”

Oorlog

Naar binnen toe cre€ert oorlog meer eenheid
tussen de burgers van een natiestaat, naar bui-
ten toe meer vijandigheid tegenover andere
naties. In het begin verstevigt oorlog altijd de
binnenlandse positie van een Poetin of een
Netanyahu. De paradox is dat de staat zijn bur-
gers belooft te beschermen tegen geweld dat
eigenlijk alleen maar kan ontstaan op basis van
de vijandigheid die met de vorming van de staat
gepaard gaat. Op de koop toe vorderen politieke
elites middelen van burgers om die bescherming
waar te maken. Cavanaugh onthult de ambigue
aard van die machtsuitoefening: “Politicke elites
verzekeren zich van toegang tot kapitaal van de
lokale bevolking door te dreigen met geweld en
tegelijk bescherming te beloven tegen geweld.”

Geweldsmonopolie

Vanaf de moderne tijd verwerft de staat -
evoluerend van absolute monarchieén tot
constitutionele democratieén - een gezag dat

TERTIO 15 mei 2024 7 15

het monopolie bezit op gebruik van geweld,
maar eigenlijk structureert elke samenleving
zich vanuit een autoriteit die geoorloofd van
ongeoorloofd geweld onderscheidt. En die
autoriteit blijft in het zadel zolang iedereen
blind blijft voor haar toevallige totstandko-
ming. Boven elke twijfel verheven mythen le-
gitimeren taboes en rituelen. Geweld en wat
een samenleving daarmee associeert, is ver-
boden, tenzij het op een geritualiseerde — en
dus gecontroleerde — manier ruimte krijgt. In
de Boliviaanse Andes willen inheemse volken
bijvoorbeeld geweld ten gevolge van hongers-
nood vermijden. Om een goede oogst af te
smeken van de berggeesten, slaan dorpelingen
elkaar desondanks tot bloedens toe tijdens het
Tinku-ritueel, waarbij soms iemand sterft. Dat
offergeweld wordt aangeprezen in de mythen

van de gemeenschap. Het moet een vaccin
vormen tegen een mogelijke epidemie van
verwoestend geweld na misoogsten.

Helden

De natiestaat presenteert zich als bolwerk tegen
potentieel geweld van buitenlandse mogendhe-
den. En hoewel zijn onderdanen niet op een ge-
welddadige manier aan hun einde horen te ko-
men, verwacht de staat in oorlogstijd toch van
zijn militairen dat ze als helden hun leven willen
geven voor de natie. Dat soort offergeweld is
dan een geoorloofde dam tegen het zogenaamd
ongeoorloofde, vernietigende geweld van de
vijand. “Het bloedoffer lijkt een daad van zo-
wel schepping als verlossing”, stelt Cavanaugh.
“Tijdens de plechtigheden in 1994 ter ere van de
vijftigste verjaardag van D-day, zei president Bill

Clinton bijvoorbeeld dat de gesneuvelde solda-
ten ‘ons de wereld gaven’ en ‘de wereld redden’.”
De Amerikaan wijst voorts op een spreuk die in
zijn thuisland te lezen is op stickers en T-shirts:
“Slechts twee beslissende krachten zijn ooit be-
reid geweest voor jou te sterven: Jezus Christus
en de Amerikaanse soldaat.” Het radicale ver-
schil is natuurlijk dat de eerste sterft omdat hij
weigert te doden en het geweld dus daadwer-
kelijk een halt toeroept, terwijl de tweede sterft
terwijl hem is opgedragen een vijand te elimine-
ren. Bovendien bewijst de recente geschiedenis,
met oorlogen op industri€le schaal, dat offer-
bereidheid bjj alle strijdende partijen uiteinde-
lijk allesbehalve een dam vormt tegen vernieti-
gend geweld. “Allen die naar het zwaard grijpen,
zullen door het zwaard omkomen”, beweert Je-
zus terecht in het Mattetisevangelie. III

aanduiding voor wat burgers moet verenigen. Religie in die be-
tekenis slaat dus ook op het politicke domein. ‘Jean-Jacques
Rousseau introduceert de term burgerlijke religie in de 18de
eeuw”, verduidelijkt Cavanaugh. “Hij stelt de burgerlijke religie
voor als een geneesmiddel voor de verdeeldheid die door de
christelijke traditie wordt gezaaid. Rousseau wil de christelijke
godsdienst niet wissen, maar wel herleiden tot ‘een puur inner-
lijke aangelegenheid van aanbidding Gods en een kwestie van
uiterlijke morele verplichtingen, niets meer’. Burgerlijke religie,
daarentegen, is de volledig openbare cultus van de natiestaat.”

“De mythe van religieus geweld
leidt de morele aandacht af van
andere soorten geweld.”

De moderne staat oefent steeds meer controle uit op religies die
afwijken van zijn burgerlijke religie, vanuit het idee dat die afwij-
kende religies tot vernietigend geweld leiden als ze niet in toom
worden gehouden. Godsdienstoorlogen vanaf de reformatie
zouden dat bewijzen. Cavanaugh verzet zich tegen die opvat-
ting en laat zien dat theologische geschillen vaak geen doorslag-
gevende rol spelen bij de oorlogen in die periode. Katholieken
gaan bijvoorbeeld evengoed allianties aan met protestanten
tegen andere katholieken als protestanten met katholieken te-
gen andere protestanten. Er is dus sprake van mythevorming
betreffende die religies, op basis waarvan de staat hun margina-

William T. Cavanaugh (1962) is een Amerikaanse katholieke theoloog en directeur van Center for
World Catholicism & Intercultural Theology aan DePaul University in Chicago. Hij staat bekend om
zijn werk op het vlak van politieke theologie en verdiept zich onder meer in de sociale en politieke
aanwezigheid van de Kerk in gewelddadige en economisch onrechtvaardige situaties.

lisering rechtvaardigt en zijn eigen macht vergroot. Gaandeweg
noemt die staat zijn eigen verbindend functioneren zelfs niet
meer religieus, zodat een zogeheten seculiere staatsorde zich
duidelijk onderscheidt van religieuze organisaties.

Scheidslijn

“Het onderscheid tussen seculier en religieus ontstond in de
moderne tijd samen met een nieuwe configuratie van macht
en autoriteit in het Westen en werd vervolgens geéxporteerd
naar delen van de wereld die door de Europeanen waren geko-
loniseerd”, vat Cavanaugh samen. “Het idee ontstond dat het
vermengen van religie met het openbare leven sektarisme en
geweld in de hand werkte. De scheidslijn tussen religieus en
seculier vergemakkelijkte bij de westerse burger de overdracht
van loyaliteit aan de Kerk naar loyaliteit aan de natiestaat. Ook
in de niet-westerse wereld liet de creatie van religie als aparte
categorie zich gelden. Koloniale machten maakten van haar en
haar seculiere tweelingbroer gebruik om sommige aspecten van
niet-westerse culturen te marginaliseren. Zodoende schiepen
ze ruimte voor hun eigen politieke en economische belangen.”

Idolatrie

Ook vandaag leeft wel het idee dat iets met een religieuze stem-
pelirrationeel is en de neiging heeft geweld te bevorderen. “Een
deel van wat religie heet te zijn, heeft inderdaad te maken met
gevaarlijke pathologieén, met fanatisme dat terreur veroor-
zaakt”, erkent Cavanaugh. “Het probleem met de mythe van

religieus geweld is niet dat het bepaalde soorten geweld ver-
oordeelt, maar dat het de morele aandacht afleidt van andere
soorten geweld. Zogenaamd religieus geweld is dan altijd ver-
werpelijk, terwijl zogenaamd seculier geweld vaak noodzakelijk
en soms prijzenswaardig zou zijn.” De belangrijkste vraag voor
Cavanaugh is dan ook niet of nationalisme religieus is, maar
wel waarom het geweld van een vijand soms religieus wordt
genoemd en het eigen geweld seculier, en welke zelfrechtvaar-
digingen daarachter schuilgaan. Zeker ook als christen hunkert
Cavanaugh naar een transcendentie die elke menselijke idola-
trie van geweld aan het licht brengt en in vraag stelt. “Ik hoop
een bijdrage te hebben geleverd aan een theorie van het geweld
dat aan samenlevingen ten grondslag ligt”, besluit hij. III

William T. Cavanaugh,

The Myth of Religious Violence.
Secular Ideology and the Roots
of Modern Conflict,

Oxford University Press,

2009, 285 blz.

WILLIAMT. C/



