
14    15 mei 2024  TERTIO

FOCUS NATIONALISME 
EN RELIGIE

Een definitie geven van religie is niet zo een-
voudig. Je kunt religies inhoudelijk definiëren, 
op basis van wat mensen geloven. Religieuze 
overtuigingen en praktijken hebben dan mis-
schien te maken met God of goden, seculiere 
niet. “Zulke definities zijn problematisch”, 
merkt William Cavanaugh op, “want onder 
meer het taoïsme, confucianisme en veel soor-
ten boeddhisme verdwijnen in dat geval van 
de gebruikelijke lijsten met wereldreligies.” 
Ook de algemenere term transcendentie biedt 
volgens de professor geen oplossing. “Je moet 
die term erg vaag maken om daarmee iets over 
pakweg het boeddhisme te zeggen, want oor-
spronkelijk duidt hij op een joods-christelijk 
idee – de scheiding tussen Schepper en schep-
ping – dat het boeddhisme niet kent. En als 
goddeloos boeddhisme wegens zijn gerichtheid 
op een vorm van transcendentie op de lijst met 
religies thuishoort, kun je goddeloos marxisme 
er nog moeilijk van uitsluiten, evenmin als na-
tionalisme en consumentisme bijvoorbeeld.”

Religio
Inhoudelijke criteria maken het onderscheid 
tussen religieus en seculier arbitrair. In plaats 
daarvan kun je culturele overtuigingen en 
praktijken ook benaderen naar hun functie, 
waardoor je al meer rekening houdt met het 
willekeurige karakter van de grens tussen reli-
gieus en seculier. Hoe iets werkt in een samen-
leving is belangrijker dan wat dat iets precies is. 
“Functionalistische benaderingen keren terug 
naar de breedste betekenis van het woord reli-
gio in het oude Rome: elke bindende verplich-
ting of toewijding die iemands sociale relaties 
structureert”, stipt Cavanaugh aan. “De Ameri-
kaanse vlag verwijst bijvoorbeeld niet expliciet 
naar iets goddelijks, maar is misschien wel het 
heiligste object in de Amerikaanse samenle-
ving en dus een object van religieuze verering. 
Weinig Amerikaanse christenen zouden na-
mens God willen doden, terwijl velen van hen 
het vanzelfsprekend vinden te doden en te 
sterven voor de natie in oorlogstijd.”

De moderne staatsstructuur ontwikkelt zich 
tussen 1450 en 1650 op het Europese continent. 
Sommige vorsten verdragen niet langer dat hun 
onderdanen bestuursvormen op basis van ker-
kelijke loyaliteit of tribale en feodale banden er-
kennen. “De centralisatie van koninklijke macht 
brengt de complexe, niet aan landsgrenzen ge-
bonden loyaliteiten in middeleeuwse samenle-
vingen onder het gezag van één soeverein bin-
nen diens territorium”, vermeldt Cavanaugh. 
Naarmate traditionelere samenlevingsverban-
den daarop eroderen, komen individuen meer 

op zichzelf te staan. Dat resulteert uiteindelijk 
in een uitgebreider bureaucratisch en juridisch 
staatsapparaat dat via contractuele afspraken 
de relaties tussen die individuen in goede ba-
nen leidt. “Het politieke lichaam streeft in die 
context geen algemeen belang na”, benadrukt 
Cavanaugh, “maar probeert het individu te 
bevrijden om zijn of haar eigen doeleinden na 
te streven. Een liberale rechtsstaat streeft niet 
naar het goede, maar verzekert eerder de vrede 
tussen diverse opvattingen over het goede.”

Nationalisme
Niettemin hebben mensen als sociale wezens 
ook behoefte aan een gemeenschapsvorm die 
niet louter afhangt van bureaucratische bemid-
delingen. “Dat brengt ons bij de natiestaat, een 
nog recentere ontwikkeling van politieke orga-
nisatie die tot bloei komt in de 19de eeuw en 
getuigt van nationalisme”, vervolgt Cavanaugh. 
“Nationalisme duikt voor het eerst op in de 18de 
eeuw en ijvert voor de culturele eenmaking van 
wat zich binnen de staatsgrenzen heeft verza-
meld.” Italië kent bij zijn ontstaan in 1860 bij-
voorbeeld maar 10 procent Italiaanssprekende 
burgers, waarop de befaamde Italiaanse patriot 
Massimo d’Azeglio zegt: “We hebben Italië ge-
maakt. Nu moeten we nog Italianen maken.” 
Volgens Cavanaugh spelen drie factoren een 
doorslaggevende rol bij de bevordering van na-
tionalistische gevoelens door 19de-eeuwse eli-

Enkele jaren geleden publiceerde theoloog William Cavanaugh met  
The Myth of Religious Violence een opzienbarende studie over de 
verhouding tussen de moderne natiestaat, religie en geweld. Nu diverse 
grootmachten vaak weer religieuze taal gebruiken terwijl ze hun spier- 
ballen laten rollen, loont het de moeite hem aandachtig te beluisteren.

“Doden voor de natie, niet voor God”

Zoals elke ideologie neemt nationalisme soms totalitaire vormen 
aan. Daarbij vervagen de lijnen tussen links en rechts. Het Sovjet- 
Russische moederland was stalinistische communisten even lief Erik Buys

Intern verdraagt een soevereine staat geen andere politieke ge-
zagsdragers en hij ondermijnt dan ook de loyaliteit van indivi-
duen aan tribale, feodale of kerkelijke overheden. Daarbij speelt 
oorlogvoering een cruciale rol. “Oorlog vereist een directe disci-
plinaire relatie tussen individu en staat, en doet de loyaliteit van 
individuen aan andere sociale groepen dan de staat dus verdam-
pen”, analyseert Cavanaugh. “Dat resulteert in een gebrek aan 
waarachtig pluralisme. De toewijding aan de staat wordt een doel 
op zich.” Die toewijding vraagt van alle burgers inzet voor het 
algemeen belang. “Wat ‘algemeen’ is, wordt herleid tot wat bin-
nen nationale grenzen past, en wat goed is, kan worden gekocht 
ten koste van wat goed is voor andere natiestaten”, vervolgt 
Cavanaugh. “Maar de rijkere klassen presenteren hun eigen be-
langen veel effectiever als nationale belangen”, waarschuwt hij. 
Achter het zogeheten algemeen belang schuilen vaak financiële 
en economische belangen van geprivilegieerde groepen.

Elizabeth I
Aanvankelijk zien de opkomende staten vooral de Kerk als 
concurrent van hun gezag, ook omdat de geloofsgemeen-
schap niet gebonden is aan territoriale grenzen. Niet toeval-
lig imiteren vroege moderne monarchen kerkelijke gebruiken 
om de plaats van hun rivaal in te nemen. “Toen Elizabeth I 
in Engeland bijvoorbeeld paal en perk stelde aan het feest 
van Corpus Christi, eigende ze zich belangrijke symbolische 
aspecten van het feest toe”, vertelt Cavanaugh, “waarbij ze 
zichzelf in de plaats van de hostie stelde.”

Burgerlijke religie
Daarnaast laten verlichte filosofen zich inspireren door het ver-
bindende karakter van de Kerk om een gelijkaardige verbinding 
in de staat te bepleiten. Ze gebruiken de aloude term religio als 

Behalve als bescherming tegen potentieel geweld van buitenlandse 
vijanden, legitimeert de natiestaat zich als bescherming tegen 
potentieel geweld van binnenlandse bedreigingen. “Als de natiestaat 
de neiging heeft externe verschillen te accentueren, heeft hij tegelijk de 
neiging feitelijk bestaande interne verschillen te elimineren”, 
weet William Cavanaugh, ondanks de beloftes van het liberalisme.

Staatshoofden imiteren kerkelijke rivalen

“Politieke elites dreigen 
met geweld en beloven 
tegelijk bescherming 
tegen geweld.”

“Oorlog vereist een directe disciplinaire relatie 
tussen individu en staat, en doet de loyaliteit van 
individuen aan andere sociale groepen dan de 
staat verdampen”, analyseert Cavanaugh.   
© Unsplash

FOCUS NATIONALISME 
EN RELIGIE



TERTIO  15 mei 2024    15

als het Duitse vaderland overtuigde nazi’s. Bovendien genoten Stalin en 
Hitler een haast goddelijke status. Totalitair nationalisme zet dus ook 
de vraag naar het onderscheid tussen seculier en religieus op scherp.

“Slechts twee beslissende krachten zijn ooit 
bereid geweest voor jou te sterven: Jezus 

Christus en de Amerikaanse soldaat”, staat 
te lezen op Amerikaanse stickers en T-shirts.   

© Unsplash

Staatshoofden imiteren kerkelijke rivalen

tes: “De eerste is de toenemende invloed van de 
staat op het onderwijs, dat ruimte moet bieden 
aan een gemeenschappelijke geschiedenis met 
nationale oorsprongsmythen. Daarnaast is er 
de verspreiding van een gestandaardiseerde taal 
door middel van gedrukte media. En ten slotte 
oefent vooral oorlogvoering een diepgaande in-
vloed uit bij de vorming van natiestaten.”

Oorlog
Naar binnen toe creëert oorlog meer eenheid 
tussen de burgers van een natiestaat, naar bui-
ten toe meer vijandigheid tegenover andere 
naties. In het begin verstevigt oorlog altijd de 
binnenlandse positie van een Poetin of een 
Netanyahu. De paradox is dat de staat zijn bur-
gers belooft te beschermen tegen geweld dat 
eigenlijk alleen maar kan ontstaan op basis van 
de vijandigheid die met de vorming van de staat 
gepaard gaat. Op de koop toe vorderen politieke 
elites middelen van burgers om die bescherming 
waar te maken. Cavanaugh onthult de ambigue 
aard van die machtsuitoefening: “Politieke elites 
verzekeren zich van toegang tot kapitaal van de 
lokale bevolking door te dreigen met geweld en 
tegelijk bescherming te beloven tegen geweld.”

Geweldsmonopolie
Vanaf de moderne tijd verwerft de staat – 
evoluerend van absolute monarchieën tot 
constitutionele democratieën – een gezag dat 

het monopolie bezit op gebruik van geweld, 
maar eigenlijk structureert elke samenleving 
zich vanuit een autoriteit die geoorloofd van 
ongeoorloofd geweld onderscheidt. En die 
autoriteit blijft in het zadel zolang iedereen 
blind blijft voor haar toevallige totstandko-
ming. Boven elke twijfel verheven mythen le-
gitimeren taboes en rituelen. Geweld en wat 
een samenleving daarmee associeert, is ver-
boden, tenzij het op een geritualiseerde – en 
dus gecontroleerde – manier ruimte krijgt. In 
de Boliviaanse Andes willen inheemse volken 
bijvoorbeeld geweld ten gevolge van hongers-
nood vermijden. Om een goede oogst af te 
smeken van de berggeesten, slaan dorpelingen 
elkaar desondanks tot bloedens toe tijdens het 
Tinku-ritueel, waarbij soms iemand sterft. Dat 
offergeweld wordt aangeprezen in de mythen 

van de gemeenschap. Het moet een vaccin 
vormen tegen een mogelijke epidemie van 
verwoestend geweld na misoogsten.

Helden
De natiestaat presenteert zich als bolwerk tegen 
potentieel geweld van buitenlandse mogendhe-
den. En hoewel zijn onderdanen niet op een ge-
welddadige manier aan hun einde horen te ko-
men, verwacht de staat in oorlogstijd toch van 
zijn militairen dat ze als helden hun leven willen 
geven voor de natie. Dat soort offergeweld is 
dan een geoorloofde dam tegen het zogenaamd 
ongeoorloofde, vernietigende geweld van de 
vijand. “Het bloedoffer lijkt een daad van zo-
wel schepping als verlossing”, stelt Cavanaugh. 
“Tijdens de plechtigheden in 1994 ter ere van de 
vijftigste verjaardag van D-day, zei president Bill 

Clinton bijvoorbeeld dat de gesneuvelde solda-
ten ‘ons de wereld gaven’ en ‘de wereld redden’.” 
De Amerikaan wijst voorts op een spreuk die in 
zijn thuisland te lezen is op stickers en T-shirts: 
“Slechts twee beslissende krachten zijn ooit be-
reid geweest voor jou te sterven: Jezus Christus 
en de Amerikaanse soldaat.” Het radicale ver-
schil is natuurlijk dat de eerste sterft omdat hij 
weigert te doden en het geweld dus daadwer-
kelijk een halt toeroept, terwijl de tweede sterft 
terwijl hem is opgedragen een vijand te elimine-
ren. Bovendien bewijst de recente geschiedenis, 
met oorlogen op industriële schaal, dat offer- 
bereidheid bij alle strijdende partijen uiteinde-
lijk allesbehalve een dam vormt tegen vernieti-
gend geweld. “Allen die naar het zwaard grijpen, 
zullen door het zwaard omkomen”, beweert Je-
zus terecht in het Matteüsevangelie.  III

aanduiding voor wat burgers moet verenigen. Religie in die be-
tekenis slaat dus ook op het politieke domein. “Jean-Jacques 
Rousseau introduceert de term burgerlijke religie in de 18de 
eeuw”, verduidelijkt Cavanaugh. “Hij stelt de burgerlijke religie 
voor als een geneesmiddel voor de verdeeldheid die door de 
christelijke traditie wordt gezaaid. Rousseau wil de christelijke 
godsdienst niet wissen, maar wel herleiden tot ‘een puur inner-
lijke aangelegenheid van aanbidding Gods en een kwestie van 
uiterlijke morele verplichtingen, niets meer’. Burgerlijke religie, 
daarentegen, is de volledig openbare cultus van de natiestaat.”

De moderne staat oefent steeds meer controle uit op religies die 
afwijken van zijn burgerlijke religie, vanuit het idee dat die afwij-
kende religies tot vernietigend geweld leiden als ze niet in toom 
worden gehouden. Godsdienstoorlogen vanaf de reformatie 
zouden dat bewijzen. Cavanaugh verzet zich tegen die opvat-
ting en laat zien dat theologische geschillen vaak geen doorslag-
gevende rol spelen bij de oorlogen in die periode. Katholieken 
gaan bijvoorbeeld evengoed allianties aan met protestanten 
tegen andere katholieken als protestanten met katholieken te-
gen andere protestanten. Er is dus sprake van mythevorming 
betreffende die religies, op basis waarvan de staat hun margina-

lisering rechtvaardigt en zijn eigen macht vergroot. Gaandeweg 
noemt die staat zijn eigen verbindend functioneren zelfs niet 
meer religieus, zodat een zogeheten seculiere staatsorde zich 
duidelijk onderscheidt van religieuze organisaties.

Scheidslijn
“Het onderscheid tussen seculier en religieus ontstond in de 
moderne tijd samen met een nieuwe configuratie van macht 
en autoriteit in het Westen en werd vervolgens geëxporteerd 
naar delen van de wereld die door de Europeanen waren geko-
loniseerd”, vat Cavanaugh samen. “Het idee ontstond dat het 
vermengen van religie met het openbare leven sektarisme en 
geweld in de hand werkte. De scheidslijn tussen religieus en 
seculier vergemakkelijkte bij de westerse burger de overdracht 
van loyaliteit aan de Kerk naar loyaliteit aan de natiestaat. Ook 
in de niet-westerse wereld liet de creatie van religie als aparte 
categorie zich gelden. Koloniale machten maakten van haar en 
haar seculiere tweelingbroer gebruik om sommige aspecten van 
niet-westerse culturen te marginaliseren. Zodoende schiepen 
ze ruimte voor hun eigen politieke en economische belangen.”

Idolatrie
Ook vandaag leeft wel het idee dat iets met een religieuze stem-
pel irrationeel is en de neiging heeft geweld te bevorderen. “Een 
deel van wat religie heet te zijn, heeft inderdaad te maken met 
gevaarlijke pathologieën, met fanatisme dat terreur veroor-
zaakt”, erkent Cavanaugh. “Het probleem met de mythe van 

religieus geweld is niet dat het bepaalde soorten geweld ver-
oordeelt, maar dat het de morele aandacht afleidt van andere 
soorten geweld. Zogenaamd religieus geweld is dan altijd ver-
werpelijk, terwijl zogenaamd seculier geweld vaak noodzakelijk 
en soms prijzenswaardig zou zijn.” De belangrijkste vraag voor 
Cavanaugh is dan ook niet of nationalisme religieus is, maar 
wel waarom het geweld van een vijand soms religieus wordt 
genoemd en het eigen geweld seculier, en welke zelfrechtvaar-
digingen daarachter schuilgaan. Zeker ook als christen hunkert 
Cavanaugh naar een transcendentie die elke menselijke idola-
trie van geweld aan het licht brengt en in vraag stelt. “Ik hoop 
een bijdrage te hebben geleverd aan een theorie van het geweld 
dat aan samenlevingen ten grondslag ligt”, besluit hij.  III

BIO
William T. Cavanaugh (1962) is een Amerikaanse katholieke theoloog en directeur van Center for 
World Catholicism & Intercultural Theology aan DePaul University in Chicago. Hij staat bekend om 
zijn werk op het vlak van politieke theologie en verdiept zich onder meer in de sociale en politieke 
aanwezigheid van de Kerk in gewelddadige en economisch onrechtvaardige situaties.

William T. Cavanaugh,  
The Myth of Religious Violence. 
Secular Ideology and the Roots 
of Modern Conflict,  
Oxford University Press,  
2009, 285 blz.

“De mythe van religieus geweld 
leidt de morele aandacht af van 
andere soorten geweld.”


